
 

1 

 

 
 

     JURNAL KHULUQ Vol. 1 No. 2. 2025 

KHULUQ 
(Jurnal Pendidikan Islam) 

Email: khuluqjurnal@gmail.com  
https://jurnal.nurulyaqinannaba.or.id/index.php/khuluq  

 
 

 
Pembinaan Akhlak Anak dalam Perspektif Filosofi Islam dan 

Barat 

 

Irma Sulistia Silaen1, Zulfiana Herni2 

 
1 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan 

2 Universitas Negeri Medan 
Email: 1 irma0331243012@uinsu.ac.id 2 zulfianaherni@uinsu.ac.id  

 
 

ABSTRAK 
 
 Penelitian ini membahas pengertian, sumber, serta komparasi antara 

akhlak dan moral berdasarkan pandangan para ilmuwan Islam dan Barat. 
Dalam perspektif Islam, akhlak merupakan bagian integral dari iman yang 

bersumber dari al-Qur’an dan Hadis, dengan tujuan meraih rida Allah serta 
kebahagiaan di dunia dan akhirat. Sementara itu, moral dalam tradisi Barat 

berlandaskan norma-norma sosial, rasionalitas manusia, dan filsafat etika, 
dengan orientasi utama menciptakan keteraturan serta keharmonisan dalam 
kehidupan bermasyarakat. Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan 

(library research) dengan menelaah berbagai literatur relevan, seperti Tahdzib 
al-Akhlaq karya Ibn Miskawaih, Ihya’ Ulum al-Din karya al-Ghazali, Educating 

for Character karya Thomas Lickona, serta pemikiran Plato dan Lawrence 
Kohlberg. Kajian ini juga menempatkan konsep akhlak dan moral dalam 

kerangka wahdatul ‘ulum (kesatuan ilmu) sebagai pendekatan integratif antara 
tradisi keilmuan Islam dan Barat. Data dianalisis secara kritis untuk 

mengidentifikasi persamaan dan perbedaan dari kedua konsep tersebut. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa akhlak dan moral memiliki sejumlah kesamaan, 

terutama dalam orientasi untuk membentuk perilaku baik dan mencegah 
tindakan yang merusak. Namun demikian, terdapat perbedaan mendasar pada 
aspek sumber nilai dan tujuan akhir. Akhlak memiliki landasan transendental 

dan berorientasi pada nilai ilahiah, sedangkan moral bersifat humanistik dan 
berorientasi pada keteraturan sosial. 

 

Kata Kunci: Akhlak; Moral; Komparasi Akhlak dan Moral; Etika Islam; 

Wahdatul ‘Ulum. 

 

 

mailto:khuluqjurnal@gmail.com
https://jurnal.nurulyaqinannaba.or.id/index.php/khuluq
mailto:irma0331243012@uinsu.ac.id
mailto:zulfianaherni@uinsu.ac.id


 

2 

 

 

PENDAHULUAN 

Pembinaan akhlak telah menjadi pembahasan penting para filosof sejak 

zaman klasik, seperti Plato dan Aristoteles yang mengembangkan konsep 

kebajikan dan etika dalam karya-karya mereka. Tradisi pemikiran tentang 

akhlak ini kemudian berkembang pesat dalam peradaban Islam melalui 

kontribusi para pemikir Muslim terkemuka. Dalam kajian sejarah pemikiran 

Islam, ditemukan beberapa tokoh besar yang memberikan perhatian khusus 

terhadap pembahasan akhlak, di antaranya al-Kindi, al-Farabi, kelompok 

Ikhwan al-Shafa, Ibnu Sina, Ibnu Maskawaih, al-Ghazali, dan tokoh-tokoh 

lainnya. Mereka tidak hanya mengadopsi pemikiran Yunani, tetapi juga 

mengembangkan konsep akhlak yang berlandaskan nilai-nilai Islam dengan 

pendekatan yang komprehensif dan sistematis (Husaini, 2018). 

Secara etimologis, akhlak merupakan kata jama' (bentuk jamak) dari 

bentuk mufrad-nya "khuluqun" yang berarti budi pekerti, tingkah laku, atau 

tabiat. Secara terminologis, akhlak dapat diartikan sebagai pengetahuan yang 

menjelaskan tentang baik atau buruk (benar atau salah), mengatur pergaulan 

manusia, dan menentukan tujuan akhir dari usaha dan pekerjaannya (Aminy 

et al., 2022). Selain kata akhlak, terdapat pula istilah lain yang memiliki 

kemiripan makna, yaitu etika dan moral. Etika berasal dari bahasa Yunani 

"ethos" yang berarti adat kebiasaan atau karakter, sementara moral berasal dari 

bahasa Latin "mores" yang juga berarti kebiasaan atau adat istiadat. Meskipun 

ketiga istilah ini sering digunakan secara bergantian, terdapat nuansa 

perbedaan dalam penggunaannya, terutama dari sudut pandang filosofis dan 

konteks keilmuan yang melatarbelakanginya (Madatte et al., n.d.). 

Berdasarkan uraian di atas, penulisan ini akan mengkaji beberapa 

permasalahan yang meliputi definisi akhlak menurut para ilmuwan Islam dan 

ilmuwan Barat, sumber-sumber akhlak dalam perspektif Islam, serta 

perbandingan konsep akhlak dengan moral berdasarkan pandangan para 

ilmuwan Islam dan ilmuwan Barat. Melalui kajian ini diharapkan dapat 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai konsep akhlak 

dan bagaimana ia dipahami dalam dua tradisi keilmuan yang berbeda namun 

saling melengkapi. 

  



 

3 

 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini membahas tentang defenisi akhlak, sumber akhlak dan 

komparasi akhlak. Strategi yang penulis gunakan dalam resume ini adalah 

penelitian kepustakaan (library reseach). Beberapa sumber kepustakaan yang 

penulis gunakan sebagai sumber data penelitian adalah buku Tahzib Al-Akhlaq 

karya Ibn Miskawaih, Ihya’ Ulum al-din karya Imam Al-Ghazali, Educating for 

Character (mendidik untuk membentuk karakter) karya Thomas Lickona, 

Tahap-tahap perkembangan moral karya Lawrence Kohlberg, filsafat 

Plato/Frederick Coplestom diterjemahkan oleh Atollah Renanda Yafi. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

a. Defenisi 
الأخلاق  تهذيب كتابه ف  مسكويه ابن  يقول :الحلق حال للنفس داعية لها الى أفعالها من غيرفكر ولاروية  

“Khuluq adalah keadaan jiwa atau kemantapan yang mendorong sesuatu 

perbuatan tanpa dipikirkan dan dipertimbangkan”. (Miskawaih, 1985, p. 30)  

الباطن وصورتها النفس حالة" مثل الأخلاق إن  الغزال  قال حين ف   

Sedangkan Al-Ghazali mengatakan akhlak itu adalah ibarat dari " 

keadaan jiwa dan bentuknya yang bathiniah". (al Ghazali, 1981, p. 57)  

 فااخلق عبارةعن هنيئة في النّفس راسخة,عنهاتصدر لأفعال بسهولة ويسرّمن غيرورؤية 

Akhlak mengacu pada nilai-nilai dan perilaku yang sesuai dengan ajaran 

Islam. Akhlak adalah cerminan dari keyakinan seseorang yang memiliki dimensi 

vertikal (hubungan dengan Allah) dan horizontal (hubungan dengan sesama 

manusia) 

Kemudian adapun akhlak dalam ilmuan barat disebut dengan 

moral/etika. Thomas Lickona mengatakan moral adalah suatu ajaran yang 

berkaitan dengan perbuatan atau perilaku manusia dari sudut pandang baik 



 

4 

 

atau buruk, sikap, perbuatan, kewajiban dan budi pekerti. (Lickona, 2012, p. 

82) Adapun Plato mengatakan moral adalah keterampilan untuk mencapai 

tujuan tertinggi manusia yaitu kebahagiaan dan kesejahteraan.(Renanda, 2020, 

p. 25) Moral didefenisikan sebagai prinsi-prinsip atau standar perilaku yang 

diterima secara sosial, budaya atau filosofis. Moral tidak selalu berhubungan 

dengan keyakinan agama tertentu, tetapi lebih terkait dengan norma-norma 

yang berlaku dalam masyarakat. Menurut Kohlberg penalaran atau pemikiran 

moral merupakan faktor penentu yang melahirkan perilaku moral. Oleh karena 

itu, untuk menemukan perilaku moral yang sebenamya dapat ditelusuri melalui 

penalarannya. Artinya, pengukuran moral yang benar tidak sekedar mengamati 

perilaku moral yang tampak, tetapi harus melihat pada penalaran yang 

mendasari keputusan perilaku moral tersebut. (Kohlberg, 1981, p.197) 

b. Sumber 

Konsep akhlak bersumber dari pandangan agama terhadap tingkah laku 

manusia. Dalam Islam akhlak bersumber pada nilai-nilai syariat Islam, yaitu 

Al-quran dan sunnah Nabi Muhammad bukan berdasarkan ukuran manusia. 

Akhlak adalah bagian dari iman dan cerminan dari ketundukan seseorang 

terhadap aturan Allah. Adapun moral bersumber dari adat istiadat pada suatu 

tempat yang berlaku di dalam masyarakat. Konsep moral berasal dari 

pandangan tentang tingkah laku manusia dalam perspektif filsafat (Yuli et al., 

n.d.). 

c. Komperasi Akhlak dan Moral 

Dalam perspektif wahdatul ulum, Akhlak dan moral memiliki beberapa 

persamaan yaitu keduanya memainkan peran penting dalam membentuk 

perilaku baik, mencegah kejahatan, menciptakan masyarakat harmonis dan 

adil. Meskipun sumber akhlak dan moral berbeda namun keduanya memiliki 

tujuan untuk menciptakan kehidupan yang lebih baik bagi individu dan 

masyarakat (Mawahda Iskandar et al., 2022). 

Akhlak dan moral memiliki perbedaan utama pada sumber dan tujuan. 

Akhlak mempunyai landasan yang kokoh dalam agama khususnya Islam, 

dengan tujuan mendapatkan Ridho Allah dan kebahagiaan yang abadi. 

Sedangkan moral lebih berkaitan dengan norma sosial yang bisa berbeda-beda 

sesuai budayadan konteks. Dalam wahdatul ulum akhalk dilihat sebagai bagian 



 

5 

 

yang integral dari ilmu yang benar, karena bersumber dari wahyu Allah, 

sedangkan moral bersumber dari berbagai disiplin ilmu dan pengalaman 

manusia (Husaini, 2018). 

Pembinaan akhlak telah menjadi pembahasan penting para filosof sejak 

zaman klasik, seperti Plato dan Aristoteles yang mengembangkan konsep 

kebajikan dan etika dalam karya-karya mereka. Tradisi pemikiran tentang 

akhlak ini kemudian berkembang pesat dalam peradaban Islam melalui 

kontribusi para pemikir Muslim terkemuka. Dalam kajian sejarah pemikiran 

Islam, ditemukan beberapa tokoh besar yang memberikan perhatian khusus 

terhadap pembahasan akhlak, di antaranya al-Kindi, al-Farabi, kelompok 

Ikhwan al-Shafa, Ibnu Sina, Ibnu Maskawaih, al-Ghazali, dan tokoh-tokoh 

lainnya. Mereka tidak hanya mengadopsi pemikiran Yunani, tetapi juga 

mengembangkan konsep akhlak yang berlandaskan nilai-nilai Islam dengan 

pendekatan yang komprehensif dan sistematis. 

Berdasarkan pandangan lima tokoh utama yang menjadi fokus kajian ini, 

yaitu Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali dari kalangan pemikir Islam, serta Thomas 

Lickona, Plato, dan Lawrence Kohlberg dari tradisi pemikiran Barat, dapat 

disimpulkan bahwa akhlak dan moral memiliki peran yang sangat penting dan 

fundamental dalam membentuk perilaku manusia yang baik serta membimbing 

interaksi sosial yang harmonis dalam kehidupan bermasyarakat. Meskipun 

kedua konsep ini memiliki tujuan yang serupa dalam membentuk karakter 

manusia yang berbudi luhur, terdapat perbedaan mendasar dalam landasan 

filosofis, sumber rujukan, dan orientasi tujuan akhir dari masing-masing 

konsep tersebut. 

Dalam pendekatan wahdatul ulum atau kesatuan ilmu pengetahuan, 

akhlak dianggap sebagai bagian dari ilmu yang benar dan absolut karena 

bersumber langsung dari wahyu Ilahi yaitu al-Quran dan Hadist Nabi 

Muhammad SAW yang merupakan sumber otoritatif dalam Islam. Akhlak dalam 

perspektif ini tidak hanya bertujuan untuk mengatur hubungan horizontal 

antar sesama manusia, tetapi juga memiliki dimensi vertikal yang sangat 

penting, yaitu untuk mencapai ridha Allah SWT dan meraih kebahagiaan hakiki 

baik di dunia maupun di akhirat. Dengan demikian, akhlak dalam Islam 

memiliki orientasi yang lebih komprehensif dan transenden, tidak terbatas pada 

kehidupan duniawi semata, melainkan mencakup dimensi spiritual dan 



 

6 

 

eschatologis yang menghubungkan tindakan manusia dengan 

pertanggungjawaban di hadapan Sang Pencipta. 

Sebaliknya, moral menurut pandangan para psikolog dan filosof Barat 

lebih bersifat sosial dan kultural, dengan fokus utama pada aspek kemanusiaan 

dan hubungan antar individu dalam masyarakat. Moral dalam konteks ini 

bersumber dari norma-norma masyarakat, konvensi sosial, dan sistem filsafat 

yang berkembang melalui proses pemikiran rasional dan pengalaman kolektif 

manusia. Tujuan utama dari moral adalah untuk menjaga keteraturan sosial, 

menciptakan keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat, serta 

memastikan bahwa hak dan kewajiban setiap individu dapat terpenuhi dalam 

kerangka kehidupan bersama. Pendekatan moral Barat cenderung lebih 

antroposentris, menempatkan manusia sebagai pusat pertimbangan etis tanpa 

harus merujuk pada otoritas transenden (Pertiwi, 2020). 

Perbedaan fundamental lainnya terletak pada sifat dan karakteristik 

kedua konsep ini. Akhlak merupakan standar yang bersifat tetap, absolut, dan 

universal dalam Islam karena bersumber dari wahyu yang tidak berubah 

sepanjang zaman, sehingga nilai-nilai akhlak seperti kejujuran, amanah, 

keadilan, dan kasih sayang tetap relevan dan berlaku di setiap masa dan 

tempat. Di sisi lain, moral lebih bersifat kontekstual, relatif, dan dinamis karena 

bergantung pada budaya, norma sosial, dan kondisi masyarakat tertentu. Nilai-

nilai moral dapat berkembang, berubah, atau bahkan bertentangan antara satu 

masyarakat dengan masyarakat lainnya sesuai dengan pengalaman historis, 

perubahan sosial, dan perkembangan pemikiran yang terjadi dalam komunitas 

tersebut. Fleksibilitas moral ini memungkinkan adaptasi terhadap perubahan 

zaman, namun di sisi lain juga dapat menimbulkan relativisme etis yang 

mempertanyakan adanya standar universal tentang benar dan salah (Shifa Alya 

Nafisa & Meyniar Albina, 2024). 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian mendalam terhadap konsep akhlak dan moral melalui 

perspektif para ilmuwan Islam seperti Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali, serta 

pemikir Barat seperti Thomas Lickona, Plato, dan Lawrence Kohlberg, penelitian 

ini menemukan bahwa meskipun kedua konsep memiliki orientasi yang sama 

dalam membentuk perilaku manusia yang baik dan menciptakan kehidupan 



 

7 

 

bermasyarakat yang harmonis, terdapat perbedaan mendasar yang signifikan 

dalam landasan filosofis, sumber rujukan, dan tujuan akhir dari masing-masing 

konsep tersebut. Akhlak dalam perspektif Islam dipahami sebagai keadaan jiwa 

yang mantap yang mendorong perbuatan tanpa memerlukan pemikiran 

panjang, bersumber dari al-Quran dan Hadist sebagai wahyu Ilahi, memiliki 

dimensi vertikal dengan Allah dan horizontal dengan sesama manusia, dengan 

tujuan utama mencapai ridha Allah dan kebahagiaan di dunia serta akhirat. 

Sementara itu, moral dalam tradisi Barat didefinisikan sebagai prinsip atau 

standar perilaku yang diterima secara sosial, budaya, atau filosofis, bersumber 

dari norma-norma masyarakat, adat istiadat, dan pemikiran rasional manusia, 

dengan tujuan menciptakan keteraturan dan keharmonisan sosial. 

Perbedaan fundamental terletak pada karakteristik dan sifat dasar kedua 

konsep tersebut, di mana akhlak bersifat tetap, absolut, dan universal karena 

berlandaskan wahyu yang tidak berubah sepanjang zaman sehingga nilai-nilai 

seperti kejujuran, amanah, keadilan, dan kasih sayang memiliki standar yang 

konsisten di setiap masa dan tempat, sementara moral bersifat kontekstual, 

relatif, dan dinamis yang dapat berkembang dan berubah sesuai dengan 

budaya, norma sosial, pengalaman historis, dan perubahan yang terjadi dalam 

masyarakat. Dalam kerangka wahdatul ulum atau kesatuan ilmu pengetahuan, 

meskipun akhlak dan moral menunjukkan persamaan penting dalam perannya 

sebagai pembentuk perilaku baik, pencegah kejahatan, dan pencipta 

masyarakat yang adil dan harmonis, kajian komparatif ini menunjukkan bahwa 

akhlak memiliki landasan transendental dengan orientasi ilahiah yang 

menghubungkan tindakan manusia dengan pertanggungjawaban di hadapan 

Allah, sedangkan moral memiliki landasan humanistik dengan orientasi 

antroposentris yang menempatkan manusia sebagai pusat pertimbangan etis, 

sehingga pemahaman terhadap perbedaan dan persamaan ini menjadi sangat 

penting dalam upaya membangun karakter manusia yang tidak hanya memiliki 

keteraturan sosial tetapi juga kesadaran spiritual yang mendalam. 

 

REFERENSI   

al Ghazali, M. (1981). Ihya’ ’Ulum al-din Jilid III. Darul Fikr. 

Aminy, A., Darlis, A., Al-Farabi, M., & Tanjung, N. I. (2022). Pendidikan Akhlak 
dalam Al-quran. AtTajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 06(02), 

227–238. 



 

8 

 

Husaini, H. (2018). Pendidikan Akhlak Dalam Islam. Idarah (Jurnal Pendidikan 

Dan Kependidikan), 2(2), 33–53. https://doi.org/10.47766/idarah.v2i2.70  

Kohlberg, L. (1981). Essays on Moral Development. Harper and Row. 

Lickona, T. (2012). Pendidikan Karakter. Kreasi Wacana. 

Madatte, J., Polewali, K., Polewali Mandar, K., & Barat, S. (n.d.). URGENSI 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM PEMBINAAN AKHLAK ANAK TAMAN 

KANAK-KANAK. https://doi.org/10.36915/jitu  

Mawahda Iskandar, N., Vera, S., Raharusun, A. S., Hadis, J. I., Ushuluddin, 
F., Sunan, U., Djati Bandung, G., Al-Qur’an Dan Tafsir, J. I., Uin, U., 
Gunung, S., & Bandung, D. (2022). Konsep Akhlak dalam Perspektif Hadis 

Nabi Menggunakan Metode Tematik. Gunung Djati Conference Series, 8. 

Miskawaih, I. (1985). Tahżib Al-Akhlaq Ibn Miskawaih. Daar Al-Kutub Al-

Ilmiyyah. 

Pertiwi, O. (2020). Kolaborasi guru PAI dengan Guru BK dalam pembinaan 

akhlak peserta didik di SMK Perguruan Mu’allimat Cukir Kabupaten 
Jombang; [UIN Maulana Malik Ibrahim]. http://etheses.uin-

malang.ac.id/id/eprint/21304  

Renanda, A. (2020). Filsafat Plato/Frederick. BASABASI. 

Shifa Alya Nafisa, & Meyniar Albina. (2024). Hakikat Evaluasi dalam Filsafat 
Pendidikan Islam. Moral : Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 1(4), 248–260. 

https://doi.org/10.61132/moral.v1i4.309  

Yuli, N., Budi, A., Uin, S., & Semarang, W. (n.d.). HADITS TENTANG 

PENDIDIKAN AKHLAK DAN PENDIDIKAN SOSIAL. 

 

https://doi.org/10.47766/idarah.v2i2.70
https://doi.org/10.36915/jitu
http://etheses.uin-malang.ac.id/id/eprint/21304
http://etheses.uin-malang.ac.id/id/eprint/21304
https://doi.org/10.61132/moral.v1i4.309

