JURNAL KHULUQ Vol. 1 No. 2. 2025

/ KHULUQ

(Jurnal Pendidikan Islam)

‘ Email: khulugjurnal@gmail.com
VAYASAN NURUL YAQIN ANNABA https:/ /jurnal.nurulyaginannaba.or.id /index.php/khuluqg

Pembinaan Akhlak Anak dalam Perspektif Filosofi Islam dan
Barat

Irma Sulistia Silaen!, Zulfiana Herni?
1 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan

2 Universitas Negeri Medan
Email: ! irma0331243012@uinsu.ac.id 2 zulfianaherni@uinsu.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini membahas pengertian, sumber, serta komparasi antara
akhlak dan moral berdasarkan pandangan para ilmuwan Islam dan Barat.
Dalam perspektif Islam, akhlak merupakan bagian integral dari iman yang
bersumber dari al-Qur’an dan Hadis, dengan tujuan meraih rida Allah serta
kebahagiaan di dunia dan akhirat. Sementara itu, moral dalam tradisi Barat
berlandaskan norma-norma sosial, rasionalitas manusia, dan filsafat etika,
dengan orientasi utama menciptakan keteraturan serta keharmonisan dalam
kehidupan bermasyarakat. Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan
(library research) dengan menelaah berbagai literatur relevan, seperti Tahdzib
al-Akhlaqg karya Ibn Miskawaih, Thya’ Ulum al-Din karya al-Ghazali, Educating
for Character karya Thomas Lickona, serta pemikiran Plato dan Lawrence
Kohlberg. Kajian ini juga menempatkan konsep akhlak dan moral dalam
kerangka wahdatul ‘ulum (kesatuan ilmu) sebagai pendekatan integratif antara
tradisi keilmuan Islam dan Barat. Data dianalisis secara kritis untuk
mengidentifikasi persamaan dan perbedaan dari kedua konsep tersebut. Hasil
kajian menunjukkan bahwa akhlak dan moral memiliki sejumlah kesamaan,
terutama dalam orientasi untuk membentuk perilaku baik dan mencegah
tindakan yang merusak. Namun demikian, terdapat perbedaan mendasar pada
aspek sumber nilai dan tujuan akhir. Akhlak memiliki landasan transendental
dan berorientasi pada nilai ilahiah, sedangkan moral bersifat humanistik dan
berorientasi pada keteraturan sosial.

Kata Kunci: Akhlak; Moral; Komparasi Akhlak dan Moral; Etika Islam;
Wahdatul ‘Ulum.


mailto:khuluqjurnal@gmail.com
https://jurnal.nurulyaqinannaba.or.id/index.php/khuluq
mailto:irma0331243012@uinsu.ac.id
mailto:zulfianaherni@uinsu.ac.id

PENDAHULUAN

Pembinaan akhlak telah menjadi pembahasan penting para filosof sejak
zaman klasik, seperti Plato dan Aristoteles yang mengembangkan konsep
kebajikan dan etika dalam karya-karya mereka. Tradisi pemikiran tentang
akhlak ini kemudian berkembang pesat dalam peradaban Islam melalui
kontribusi para pemikir Muslim terkemuka. Dalam kajian sejarah pemikiran
[slam, ditemukan beberapa tokoh besar yang memberikan perhatian khusus
terhadap pembahasan akhlak, di antaranya al-Kindi, al-Farabi, kelompok
Ikhwan al-Shafa, Ibnu Sina, Ibnu Maskawaih, al-Ghazali, dan tokoh-tokoh
lainnya. Mereka tidak hanya mengadopsi pemikiran Yunani, tetapi juga
mengembangkan konsep akhlak yang berlandaskan nilai-nilai Islam dengan
pendekatan yang komprehensif dan sistematis (Husaini, 2018).

Secara etimologis, akhlak merupakan kata jama' (bentuk jamak) dari
bentuk mufrad-nya "khuluqun' yang berarti budi pekerti, tingkah laku, atau
tabiat. Secara terminologis, akhlak dapat diartikan sebagai pengetahuan yang
menjelaskan tentang baik atau buruk (benar atau salah), mengatur pergaulan
manusia, dan menentukan tujuan akhir dari usaha dan pekerjaannya (Aminy
et al.,, 2022). Selain kata akhlak, terdapat pula istilah lain yang memiliki
kemiripan makna, yaitu etika dan moral. Etika berasal dari bahasa Yunani
"ethos" yang berarti adat kebiasaan atau karakter, sementara moral berasal dari
bahasa Latin "mores" yang juga berarti kebiasaan atau adat istiadat. Meskipun
ketiga istilah ini sering digunakan secara bergantian, terdapat nuansa
perbedaan dalam penggunaannya, terutama dari sudut pandang filosofis dan
konteks keilmuan yang melatarbelakanginya (Madatte et al., n.d.).

Berdasarkan uraian di atas, penulisan ini akan mengkaji beberapa
permasalahan yang meliputi definisi akhlak menurut para ilmuwan Islam dan
ilmuwan Barat, sumber-sumber akhlak dalam perspektif Islam, serta
perbandingan konsep akhlak dengan moral berdasarkan pandangan para
ilmuwan Islam dan ilmuwan Barat. Melalui kajian ini diharapkan dapat
memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai konsep akhlak
dan bagaimana ia dipahami dalam dua tradisi keilmuan yang berbeda namun

saling melengkapi.



METODE PENELITIAN

Penelitian ini membahas tentang defenisi akhlak, sumber akhlak dan
komparasi akhlak. Strategi yang penulis gunakan dalam resume ini adalah
penelitian kepustakaan (library reseach). Beberapa sumber kepustakaan yang
penulis gunakan sebagai sumber data penelitian adalah buku Tahzib Al-Akhlaq
karya Ibn Miskawaih, Thya’ Ulum al-din karya Imam Al-Ghazali, Educating for
Character (mendidik untuk membentuk karakter) karya Thomas Lickona,
Tahap-tahap perkembangan moral karya Lawrence Kohlberg, filsafat
Plato/Frederick Coplestom diterjemahkan oleh Atollah Renanda Yafi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

a. Defenisi

Bygy¥y Sops e Wladl 11 U dets Ll J- 10 BV Cudd S & aysSiams ol Joly

“Khuluq adalah keadaan jiwa atau kemantapan yang mendorong sesuatu

perbuatan tanpa dipikirkan dan dipertimbangkan”. (Miskawaih, 1985, p. 30)
oUW Bysg il D" Jre MY O) U1 JB e &

Sedangkan Al-Ghazali mengatakan akhlak itu adalah ibarat dari
keadaan jiwa dan bentuknya yang bathiniah". (al Ghazali, 1981, p. 57)

W3y9pe ety Voot JRBY jaailges donwly il § Ao 58yl 31

Akhlak mengacu pada nilai-nilai dan perilaku yang sesuai dengan ajaran
Islam. Akhlak adalah cerminan dari keyakinan seseorang yang memiliki dimensi
vertikal (hubungan dengan Allah) dan horizontal (hubungan dengan sesama

manusia)

Kemudian adapun akhlak dalam ilmuan barat disebut dengan
moral/etika. Thomas Lickona mengatakan moral adalah suatu ajaran yang

berkaitan dengan perbuatan atau perilaku manusia dari sudut pandang baik



atau buruk, sikap, perbuatan, kewajiban dan budi pekerti. (Lickona, 2012, p.
82) Adapun Plato mengatakan moral adalah keterampilan untuk mencapai
tujuan tertinggi manusia yaitu kebahagiaan dan kesejahteraan.(Renanda, 2020,
p. 25) Moral didefenisikan sebagai prinsi-prinsip atau standar perilaku yang
diterima secara sosial, budaya atau filosofis. Moral tidak selalu berhubungan
dengan keyakinan agama tertentu, tetapi lebih terkait dengan norma-norma
yang berlaku dalam masyarakat. Menurut Kohlberg penalaran atau pemikiran
moral merupakan faktor penentu yang melahirkan perilaku moral. Oleh karena
itu, untuk menemukan perilaku moral yang sebenamya dapat ditelusuri melalui
penalarannya. Artinya, pengukuran moral yang benar tidak sekedar mengamati
perilaku moral yang tampak, tetapi harus melihat pada penalaran yang

mendasari keputusan perilaku moral tersebut. (Kohlberg, 1981, p.197)

b. Sumber

Konsep akhlak bersumber dari pandangan agama terhadap tingkah laku
manusia. Dalam Islam akhlak bersumber pada nilai-nilai syariat Islam, yaitu
Al-quran dan sunnah Nabi Muhammad bukan berdasarkan ukuran manusia.
Akhlak adalah bagian dari iman dan cerminan dari ketundukan seseorang
terhadap aturan Allah. Adapun moral bersumber dari adat istiadat pada suatu
tempat yang berlaku di dalam masyarakat. Konsep moral berasal dari
pandangan tentang tingkah laku manusia dalam perspektif filsafat (Yuli et al.,

n.d.).

c. Komperasi Akhlak dan Moral

Dalam perspektif wahdatul ulum, Akhlak dan moral memiliki beberapa
persamaan yaitu keduanya memainkan peran penting dalam membentuk
perilaku baik, mencegah kejahatan, menciptakan masyarakat harmonis dan
adil. Meskipun sumber akhlak dan moral berbeda namun keduanya memiliki
tujuan untuk menciptakan kehidupan yang lebih baik bagi individu dan
masyarakat (Mawahda Iskandar et al., 2022).

Akhlak dan moral memiliki perbedaan utama pada sumber dan tujuan.
Akhlak mempunyai landasan yang kokoh dalam agama khususnya Islam,
dengan tujuan mendapatkan Ridho Allah dan kebahagiaan yang abadi.
Sedangkan moral lebih berkaitan dengan norma sosial yang bisa berbeda-beda

sesuai budayadan konteks. Dalam wahdatul ulum akhalk dilihat sebagai bagian

4



yang integral dari ilmu yang benar, karena bersumber dari wahyu Allah,
sedangkan moral bersumber dari berbagai disiplin ilmu dan pengalaman
manusia (Husaini, 2018).

Pembinaan akhlak telah menjadi pembahasan penting para filosof sejak
zaman klasik, seperti Plato dan Aristoteles yang mengembangkan konsep
kebajikan dan etika dalam karya-karya mereka. Tradisi pemikiran tentang
akhlak ini kemudian berkembang pesat dalam peradaban Islam melalui
kontribusi para pemikir Muslim terkemuka. Dalam kajian sejarah pemikiran
Islam, ditemukan beberapa tokoh besar yang memberikan perhatian khusus
terhadap pembahasan akhlak, di antaranya al-Kindi, al-Farabi, kelompok
Ikhwan al-Shafa, Ibnu Sina, Ibnu Maskawaih, al-Ghazali, dan tokoh-tokoh
lainnya. Mereka tidak hanya mengadopsi pemikiran Yunani, tetapi juga
mengembangkan konsep akhlak yang berlandaskan nilai-nilai Islam dengan
pendekatan yang komprehensif dan sistematis.

Berdasarkan pandangan lima tokoh utama yang menjadi fokus kajian ini,
yaitu Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali dari kalangan pemikir Islam, serta Thomas
Lickona, Plato, dan Lawrence Kohlberg dari tradisi pemikiran Barat, dapat
disimpulkan bahwa akhlak dan moral memiliki peran yang sangat penting dan
fundamental dalam membentuk perilaku manusia yang baik serta membimbing
interaksi sosial yang harmonis dalam kehidupan bermasyarakat. Meskipun
kedua konsep ini memiliki tujuan yang serupa dalam membentuk karakter
manusia yang berbudi luhur, terdapat perbedaan mendasar dalam landasan
filosofis, sumber rujukan, dan orientasi tujuan akhir dari masing-masing
konsep tersebut.

Dalam pendekatan wahdatul ulum atau kesatuan ilmu pengetahuan,
akhlak dianggap sebagai bagian dari ilmu yang benar dan absolut karena
bersumber langsung dari wahyu Ilahi yaitu al-Quran dan Hadist Nabi
Muhammad SAW yang merupakan sumber otoritatif dalam Islam. Akhlak dalam
perspektif ini tidak hanya bertujuan untuk mengatur hubungan horizontal
antar sesama manusia, tetapi juga memiliki dimensi vertikal yang sangat
penting, yaitu untuk mencapai ridha Allah SWT dan meraih kebahagiaan hakiki
baik di dunia maupun di akhirat. Dengan demikian, akhlak dalam Islam
memiliki orientasi yang lebih komprehensif dan transenden, tidak terbatas pada

kehidupan duniawi semata, melainkan mencakup dimensi spiritual dan



eschatologis yang menghubungkan tindakan manusia dengan
pertanggungjawaban di hadapan Sang Pencipta.

Sebaliknya, moral menurut pandangan para psikolog dan filosof Barat
lebih bersifat sosial dan kultural, dengan fokus utama pada aspek kemanusiaan
dan hubungan antar individu dalam masyarakat. Moral dalam konteks ini
bersumber dari norma-norma masyarakat, konvensi sosial, dan sistem filsafat
yang berkembang melalui proses pemikiran rasional dan pengalaman kolektif
manusia. Tujuan utama dari moral adalah untuk menjaga keteraturan sosial,
menciptakan keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat, serta
memastikan bahwa hak dan kewajiban setiap individu dapat terpenuhi dalam
kerangka kehidupan bersama. Pendekatan moral Barat cenderung lebih
antroposentris, menempatkan manusia sebagai pusat pertimbangan etis tanpa
harus merujuk pada otoritas transenden (Pertiwi, 2020).

Perbedaan fundamental lainnya terletak pada sifat dan karakteristik
kedua konsep ini. Akhlak merupakan standar yang bersifat tetap, absolut, dan
universal dalam Islam karena bersumber dari wahyu yang tidak berubah
sepanjang zaman, sehingga nilai-nilai akhlak seperti kejujuran, amanah,
keadilan, dan kasih sayang tetap relevan dan berlaku di setiap masa dan
tempat. Di sisi lain, moral lebih bersifat kontekstual, relatif, dan dinamis karena
bergantung pada budaya, norma sosial, dan kondisi masyarakat tertentu. Nilai-
nilai moral dapat berkembang, berubah, atau bahkan bertentangan antara satu
masyarakat dengan masyarakat lainnya sesuai dengan pengalaman historis,
perubahan sosial, dan perkembangan pemikiran yang terjadi dalam komunitas
tersebut. Fleksibilitas moral ini memungkinkan adaptasi terhadap perubahan
zaman, namun di sisi lain juga dapat menimbulkan relativisme etis yang
mempertanyakan adanya standar universal tentang benar dan salah (Shifa Alya

Nafisa & Meyniar Albina, 2024).

KESIMPULAN
Berdasarkan kajian mendalam terhadap konsep akhlak dan moral melalui
perspektif para ilmuwan Islam seperti Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali, serta
pemikir Barat seperti Thomas Lickona, Plato, dan Lawrence Kohlberg, penelitian
ini menemukan bahwa meskipun kedua konsep memiliki orientasi yang sama

dalam membentuk perilaku manusia yang baik dan menciptakan kehidupan

6



bermasyarakat yang harmonis, terdapat perbedaan mendasar yang signifikan
dalam landasan filosofis, sumber rujukan, dan tujuan akhir dari masing-masing
konsep tersebut. Akhlak dalam perspektif Islam dipahami sebagai keadaan jiwa
yang mantap yang mendorong perbuatan tanpa memerlukan pemikiran
panjang, bersumber dari al-Quran dan Hadist sebagai wahyu Ilahi, memiliki
dimensi vertikal dengan Allah dan horizontal dengan sesama manusia, dengan
tujuan utama mencapai ridha Allah dan kebahagiaan di dunia serta akhirat.
Sementara itu, moral dalam tradisi Barat didefinisikan sebagai prinsip atau
standar perilaku yang diterima secara sosial, budaya, atau filosofis, bersumber
dari norma-norma masyarakat, adat istiadat, dan pemikiran rasional manusia,
dengan tujuan menciptakan keteraturan dan keharmonisan sosial.

Perbedaan fundamental terletak pada karakteristik dan sifat dasar kedua
konsep tersebut, di mana akhlak bersifat tetap, absolut, dan universal karena
berlandaskan wahyu yang tidak berubah sepanjang zaman sehingga nilai-nilai
seperti kejujuran, amanah, keadilan, dan kasih sayang memiliki standar yang
konsisten di setiap masa dan tempat, sementara moral bersifat kontekstual,
relatif, dan dinamis yang dapat berkembang dan berubah sesuai dengan
budaya, norma sosial, pengalaman historis, dan perubahan yang terjadi dalam
masyarakat. Dalam kerangka wahdatul ulum atau kesatuan ilmu pengetahuan,
meskipun akhlak dan moral menunjukkan persamaan penting dalam perannya
sebagai pembentuk perilaku baik, pencegah kejahatan, dan pencipta
masyarakat yang adil dan harmonis, kajian komparatif ini menunjukkan bahwa
akhlak memiliki landasan transendental dengan orientasi ilahiah yang
menghubungkan tindakan manusia dengan pertanggungjawaban di hadapan
Allah, sedangkan moral memiliki landasan humanistik dengan orientasi
antroposentris yang menempatkan manusia sebagai pusat pertimbangan etis,
sehingga pemahaman terhadap perbedaan dan persamaan ini menjadi sangat
penting dalam upaya membangun karakter manusia yang tidak hanya memiliki

keteraturan sosial tetapi juga kesadaran spiritual yang mendalam.

REFERENSI
al Ghazali, M. (1981). IThya’ "Ulum al-din Jilid III. Darul Fikr.

Aminy, A., Darlis, A., Al-Farabi, M., & Tanjung, N. I. (2022). Pendidikan Akhlak
dalam Al-quran. AtTajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 06(02),
227-238.



Husaini, H. (2018). Pendidikan Akhlak Dalam Islam. Idarah (Jurnal Pendidikan
Dan Kependidikan), 2(2), 33—-53. https://doi.org/10.47766/idarah.v2i2.70

Kohlberg, L. (1981). Essays on Moral Development. Harper and Row.
Lickona, T. (2012). Pendidikan Karakter. Kreasi Wacana.

Madatte, J., Polewali, K., Polewali Mandar, K., & Barat, S. (n.d.). URGENSI
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM PEMBINAAN AKHLAK ANAK TAMAN
KANAK-KANAK. https://doi.org/10.36915/jitu

Mawahda Iskandar, N., Vera, S., Raharusun, A. S., Hadis, J. I., Ushuluddin,
F., Sunan, U., Djati Bandung, G., Al-Qur’an Dan Tafsir, J. I., Uin, U.,
Gunung, S., & Bandung, D. (2022). Konsep Akhlak dalam Perspektif Hadis
Nabi Menggunakan Metode Tematik. Gunung Djati Conference Series, 8.

Miskawaih, 1. (1985). Tahzib Al-Akhlaq Ibn Miskawaih. Daar Al-Kutub Al-
[Imiyyah.

Pertiwi, O. (2020). Kolaborasi guru PAI dengan Guru BK dalam pembinaan
akhlak peserta didik di SMK Perguruan Mu’allimat Cukir Kabupaten
Jombang; [UIN Maulana Malik Ibrahim]. http://etheses.uin-
malang.ac.id/id /eprint/21304

Renanda, A. (2020). Filsafat Plato/ Frederick. BASABASI.

Shifa Alya Nafisa, & Meyniar Albina. (2024). Hakikat Evaluasi dalam Filsafat
Pendidikan Islam. Moral : Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 1(4), 248-260.
https://doi.org/10.61132/moral.v1i4.309

Yuli, N., Budi, A., Uin, S., & Semarang, W. (n.d.). HADITS TENTANG
PENDIDIKAN AKHLAK DAN PENDIDIKAN SOSIAL.



https://doi.org/10.47766/idarah.v2i2.70
https://doi.org/10.36915/jitu
http://etheses.uin-malang.ac.id/id/eprint/21304
http://etheses.uin-malang.ac.id/id/eprint/21304
https://doi.org/10.61132/moral.v1i4.309

